ஆத்ன **வெளி**யீடு - 19.

# ஞான சூடாமணி





TANJORE IN

கணேசன் அச்சகம் தெருநெல்வேலி சந்திப்பு

1948.

568

568

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் வாவடுதுறை யாதீனத்து வித்துவான் ஸ்ரீ சபாபதி நாவலரவர்கள் இயற்றிய

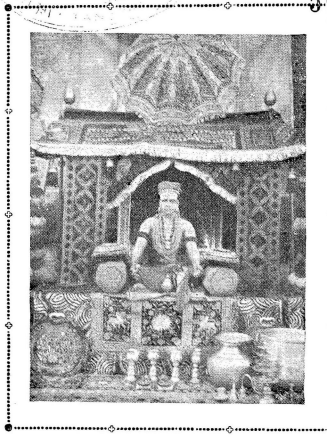
## நான சூடாமணி

அவ்வா தீன த்து உயி-வது மகாசந்நிதானம் ஸ்ரீலஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக சுவாமிகள்

கட்ட ஊப்படி ஷை ஆதீனத்து வித்துவான் வி. சிதம்பரராமலிங்க பிள்ளோ பரிசோதித்தது.



கணேசன் அச்சுக்கூடம், திருமெல்வேலி சந்திப்பு பிரதிகள் 500.



திருக்கயிலாய பரம்பரை திருவாவடுதுறை ஆதீனம் 20-வது மகாசந்நிதானமாக எழுந்தருளியிருக்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள்

#### கணபதி துணே.

### முன்னுரை.

கயிலாய பரம்பரையிற் கிவஞான போததெறி காட்டும் வெண்ணே பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர் மெயஞ்ஞான பாது வாகிக்

குயிலாரும் பொழிற்றிருவா வடு தறைவாழ் குருஈமச்சிவாயதேவன் சயிலாதி மாபுடையோன் றிருமாபு ஃடூழி தழைக மாதோ.

சைவத்திரு முறைகள் பன்னி எண்டனுள் இறைகித் திருமுறையாகிய பெரிய புராணத்தில் திருஞானசம்பந்த மூர்த்தி காயஞர் புராணத்தில் எயி-வது திருவிருத் கமாக வுள்ளது

சிவனடியே சிக்திக்குச் திருப்பெருகு சிவஞானம் பவமதினை யறமாற்றும் பாக்கினிலோங் கியஞான முவமையிலாக் கலேஞான முணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானர் தவமுதல்வர் சம்பக்தர் தாமுணர்க்தா ரக்கிலயில்.

என்னுக் திருப்பாட்டாகும். இக்தத் திருப்பாட்டுப் பெரிய காச்சியார் கோணியப்பர் அருளிச்செய்தபடி திருஞான சம்பக்தப் பெருமானுக்குத் திருமுஃப்பால் கொடுத் தருளிய அனக்தாம் அப்பெருமான் பெற்ற ஞானத்திறம் கூறுகின்றது.

இற்றைக்கு அறபத ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் சென் ணயில் சைவுசித்தாந்த சண்டமாருதம் எனப்புகழ் பெற் றிருந்த ஸ்ரீ சோமசுந்தா நாயகர் என்பவர் ஞானபேத விளக்கம் என்ற நூலொன்றியற்றி வெளியிட்டனர். அந் நூலில் குறிக்கப்பட்ட பல விஷயங்களில் இத் திருப்பாட் டின் பொருளும் ஒன்றுகும். இத்திருப்பாட்டு திருஞான சம்பந்தப்பெருமாஞர் உமை முஃப்பால் உண்டருளிய அனர்தாம் கேட்டல் சிர்தித்தல் தௌரிதல் நிட்டை பென் னுமரான்கு வகை ஞானங்களும் பெற்று**ொன்பது கூறுவ** மற்றெரு சாரார் அபரம் தாக நாயகர் கருதுகின்றுர் பபம் என்றும் இரு வகை ஞானங்கீனயும் திருஞானசம்பர் தப்பெருமானுர் பெற்றருளினமை கூறுகின்றது இத்திருப் பாட்டு எனக் கருதிஞர்கள். இருகட்சியாருக்கும் அபாம் பாமென்னும் ஞானமும் உடன்பாடே; கேட்டல் சிர்தித் தல் தெளிதல் நிட்டை என்னும் ஞீர்னமும் உடன்பாடே இத்திருப்பாட்டிற் குறப்பட்டது இமண்டு ஞூனருமுணர்க் தமையா நான்கு ஞானமும் உணர்ந்தமையா என்ற அள வில் கருத்து வேறபாடு இரு திறத்தாருச்சும். அதனுல் வாதப் பாதிவாகங்கள் பல நடந்தன.

இக்கிஃயில் திருக்கயிலாய பாம்பரைத் திருவாவடு துறையாதீனத்து முனிபுங்கவர்கள் தமது ஆதீனத்திற்குப் பாமப் பிரமாணநாலாக விளங்கும் பெரியபுராணத்திலுள் ளதும் நாடோதும் ஆதினத்து ஸ்ரீ ஞானமா நடராஜர் பூதை முடிவில் ஓதப்படுவதுமாகிய அத் திருப்பாட்டின் பொருள் சம்பந்தமாக எழுந்த விவாத விஷயம் தெரிந்து 'அத்திருப்பாட்டின் மெய்ப்பொருள் புலப்பட ஒருநூல் செய்க' என்று அககாலத்து ஆதீனத்து வித்துவ ஸ்தா னக்கை அலங்கரித்திருந்த ஸ்ரீ சபாபதி நாவலரவர்கட்கு ஆணே தந்தருளினர்கள். அவர்கள் ஆணேயைக் கடைப் பிடித்து நாவலர்கள் 'ஞான சூடாமணி' என்னும் இந்நூல் இயற்றி அக்காலத்து ஆதீனத்து மகா சுந்திதானமாக எழுந்தருளியிருந்த ஸ்ரீலேஸ்ரீ மேலகரம் சுப்பிரமணிய தேசிக சுவாமிகள் முன்னிஃயில் அரங்கேற்றி வெளியிட் டார்கள். இவ்வுண்டை இக்தூற்பாயிரத்து வரும்.

நவிலு மிவ்வுரை கொண்டுற நயக்குமாண் கயிஃ யுவமை யில்பரம் பரையினெண் முறைசைவீற் றிருக்குஞ் சிவமி குர்தொளிர் சுப்பிர மணியதே சிகஞர் தவவி எங்குறு சர்நிதி ஞானமா சபையே.

என்னும் செய்யுளால் விளங்கும்.

இந்தாலில் சைவசித்தார்த நுண்டுபாருள்கள் பல விளக்கப்பட்டிருக்கின்றன. அக்காரணத்தால் சைவ சித் தார்த வுணர்ச்சியுடைய பல பெரியோர்கள் இதனே அச் சிட்டு உபகரிக்க வேண்டுமென்று விரும்பினுர்கள். அவ் விருப்பத்தை ஏற்றுக்கொண்டு இப்பொழுது அவ்வா தீனத் தில் உல்-வது மகா சர்நிதானமாக எழுந்தருளித் தமிழையும் சைவத்தையும் பேணிவரும் ஸ்ரீலஸ்ரீ அம்பலவாண தேசீக சுவாமிகள் அந்நூலே செம்மையான முறையில் பரி சோதித்து அச்சிடுவிக்குமாறு அடியேனுக்குக் கட்டளே யிட்டருளினர்கள். அவர்களது திருவாணையை சிரமேற் கொண்டு என் அறிவுசென்றஅளவில் நூலப்பரிசோ தித்து முடித்திருக்கிறேன். குணங் கொண்டு கோதாட்டுதல் அறிஞர் கடன்.

நுணங்குஞ் சமய தூற்றூலமை நவலுர் தகைத்தாய் நர்திமுனி கணங்கட் களித்த சிவஞ ன போதர் கதிநூ னெறிகாட்டிப் பணங்கொளாவர் துறைசையில்வாழ் பஞ்சாக் காதே சிகன் [மலர்த்தாள் வணங்க வழுத்த மனத்திருத்த வாய்த்த பிறப்பை வாழ்த்துவாம்.

திருவாவடு துறை சர்வசித் துணு கார்த்திகைகம் 21 உ

வி. சிதம்பரராமலிங்க பிள்ின, ஆதீண வித்துவான்.

## கணபதி துண திருச்சிற்றம்பலம் ஞானசூடாமணி.

உலகெ லாமுணர்ச் தோதற் கரியவன் கிலவு லாவிய சீர்மலி வேணியன் அலகெல் சோதிய னம்பலத் தாடுவான் மலாசி லம்படி வாழ்த்தி வணங்குவாம்

தற்சிறப்புப்பாயிரம்.

மோனவான் கயமுக மூர்த்திதாள் போற்ற த ஞானசூ டாமணி கலம்பெறற் பொருட்டே.

பூழியர்கோன் வெப்பொழித்த புகலியர்கோன் கழல்போற்றி ஆழிமிசைக் கன்மிதப்பி லணேந்தபிரா னடிபோற்றி வாழிதிரு நாவலூர் வன்றெருண்டூர் பதம்போற்றி ஊழிமலி திருவாத ஆரர்திருக் தாள்போற்றி.

தில்ஃ வொ ழந்தணரோ முதலாகச் சீர்படைத்த தொல்ஃ யதார் திருத்தொண்டத் தொகையடியார் பதம்போற்லி ஒல்ஃ யைவர் புராணகதை யுலகேறிய விரித்துரைத்த செல்வமலி குன்றத்தூர்ச் சேக்கிழா ரடிபோற்றி.

நவிலு மிவ்வுரை கொண்டுற நயக்குமாண் கயிஃல உவமை மில்பரம் பரையினெண் டுறைசைவீற் றிருக்குஞ் சிவமி குந்தொளிர் 1 சுப்பிர மணியதே சிகஞர் தவவி எங்குறு சந்நிதி ஞானமா சபையே.

<sup>1-</sup> பதிஞெருவது மகர சந்நிதானம் ஸ்ரீல**ஸ்ரீ: மேலகாம்** சுப்பிரமணிய தேசிக் சுவாமிகள்.

1 இக்காலத்துத் திராவிடர்களிற் சிலர் திருவருட் பெருஞ்செல்வர்களாகிய உண்மை காயன்மார்கள் அருளிச் செய்த மெம்யருட்டிரு முறைகளாகிய தேவார முதலிய உண்மை நூல்கீளயும் மெய்கண்ட சித்தார்த சைவசாத் திரங்களேயும் அம்மரபில்வர்த கிவஞு னயோகிகள் உண்மை நூலுரைகளேயும் நல்லாசிரியர் வழிபட்டுத் தொல்காப்பிய இயல்வார்பு தெரிக்கு கியாய நெறி கடைப்பிடித்து அராய்ந்து பொருளுண்மை தேறும் தவுமு யறதி இல்லாமை யால், கல்லாசிரிபர்ஸார் மாட்டு அவைதம்மை ஆராயப் புகுக்து அறிவறியாமை இரண்டும் புலமையெனப் பரிண மிக்கப் பெற்*ளு*ாய் அம்மெய்யருட் டிரு முறைக**ளி**ன் பொருள்கீளயும் மெய்கண்ட சித்தாக்த சைவசாத்திசங் களின் பொருள்களேயும் அம்மாபில்வர்த சிவஞானயோகி கள் உண்மை நூலுரைகளின் பொருள்களேயும் மனம் போனவாறு வரம்பழித்துப் பொய்ப்பொருள் கூறித் தம்மைத்தாமே <sup>2</sup> இறப்ப உணர்ந்தாசென மதித்துக் கழி பெருங் களியாட்டயரா கிற்பர். அவர் அதுமட்டோ, பிற செந்தமிழிலக்கிய விலக்கண நூலுரைகளேயும் தக்தம் வெள்ள நிவுகொண்டு அவ்வாளுராயப்புகுந்த தொல்லே வாம் பழித்துப் போலிபபொருள் கூறிக் களியாட்டயாா கிற்பர். நல்லாசிரியர் அவர்பொய்ப்புலமை கண்டு ஏயே! இவர்புலமை இஃதோவென எள்ளி ககையாடா கிற்பர். அதாசிற்க

சூனேச்சேரமசந்தர நாயகர் கின்றுளின்முன்னர் ஞானபேத பிளைக்சம் என்ற ஒன்று வெளியிட்டார். அதன்

<sup>1.</sup> அறுபது ஆண்டுகட்குமுன்.

<sup>2.</sup> இறப்ப - மிக

கண் ஞானவரம்பும் 1 "கிவனடியே கிக்கிக்கும்" எனவரும் பெரியபுராணத் திருப்பாட்டின் மெய்ப்பொருளும் பிறவும் அவராற் பெரிது மஃக்கப் பட்டமைகண்ட பெரியோர் அதுபற்றி உலகுக்குவரும் ஏதத்திற்கு அஞ்சு அதற்கோர் மறுப்பு எழுதுமுகத்தானே அத்திருப்பாட்டின் உண்மை ஞானம் பொருள்புலப்பட வொருநூல் செய்கவென்று ஆணேதந்தருளினராக அது கடைப்பிடித்து அவ்வாற்றுன் 'ஞானசூடாமணி' என்னும் பெயரினுல் இதுகூறப் புகுந்தா மென்பது.

"ஞானபேதவிளக்கம்" என்பது ஞானத்தின் மறுதலே விளக்கமெனப் பொருள்தந்து ''நானும் அறியேன் அவ ளும் பொய்சொல்லாள்'' என்னும் பழமொழியைத் தெற் றெனப் புலப் தெத்துமாறு காண்க.

காப்புச் செய்யுளில் ''நால்வித'' மென்பது நாலும் விதமென அமங்கலப் பொருள்தந்து தொகையார்பொருள் பலவாய்த் தோன்றுதல்' காண்க

''ஞானமென்பது அறிவெனவிளங்கும்'' என்முர்.
எண்டு அவர் ''ஞானமென்பது'' என்றெடுத்தது ஞானத் தின் இலக்கணம் உணர்த்தற்கோ? ஆதன் பொருளு ணர்த்தற்கோ? இலக்கணம் உணர்த்தற்கேயெனின், அதன் சொரூபம் புலப்படும் பொருட்டு அவர் எண்டுக் கூறிய விலக்கணம் என்ண? அறிவென விளங்குதலே யெனின், அது பிறிதொரு சொல்லால் அதன் பொரு ளுணர்த்தியதேயாம். சொரூபம் புலப்படாமையின் இலக் கணமாகாதென்க. இனிப் பொருளுணர்த்துங்காறும்,

<sup>1.</sup> பெரியபுராணம் - திருஞான. எல்.

சொற்களேப் பயின்றசொற்கள் சார்த்திப் பொருளுணர்த்தலே முறையாம். ஞானமென்பதும் அறி வென்பதுபோலப் பயின்றுவருவதொரு சொல்லா தலின், அதற்கு அதனுற் பொருளுணர்த்**து**தல் நின்**று** குற்றமாமென்க. அல்லதூ உம் வற்று தலென்னுங் பயின்ற சொற்க‰ப் பயின்ற சொற்கள் பொருளுணர்க்கலுறின் அங்ஙன முணர்க்கவர்க சொற் கும் பொருள் யாதென்று மேலுமேலும் பொருட்குப் பொருடெரியப்புகுவுன்றே; புகுதாவே இது பற்றியன்றே 1 இறைவரப்பின்றியோடுமென்பது. 2 ''பொருட்குப் பொருடெரியினதுவரப்பின்றே" என வம், <sup>3</sup> ''மாபுகிஃதிரியிற் பிறிது பிறிதாகும்" எனவும் ஆசிரியர் தொல்காப்பியஞர் ஒதியமுளியதூஉ மென்க. இன்னும் ''விளங்கும்'' என வொரு சொல் ஆண்டு மிகை யாய் நிற்றலுங்காண்க.

'தேகமுதலிய ஜடப் பொருள்களேயன்றி வேறு சித்தப் பொருள்களில்ஃபென்ற அறியும் அறிவே பாச ஞானம்; ஆன்மாவாகிய சித்துப்பொருஃளயன்றி வேறு ஜடசித்துப் பொருள்களில்ஃபென்று அறியும் அறிவே பசுஞானம்; ஜடப்பொருள்களே யுடைமையாகவும் ஆன்ம சித்துப் பொருள்களே அடிமையாகவுங்கொண்டு அசைப் பித்தும் அறிவித்தும் இயங்கும் பாமான்மாவாகிய சித்துப் பொருளே அறியும் அறிவே பதிஞானம்'' என்றுர்.

<sup>1.</sup> இறை—விடை

<sup>2.</sup> தொல் சொல். உரியியல் 95,

<sup>3.</sup> ஷை பொருள் டாபியல் 91.

பொருள்களன்றியென உரைக்கவறியாது பொருள்களே யன்றியென ஈரிடத்து ஐயுருபுகள் முடிபின்றி வாளா கிடக்க உரைத்தார் என்னே? ஆண்டுப் பொருள்களென் பன எழுவாய் வேற்றுமையாகியே நின்று உண்டு என்னும் பயனிலே கொண்டு முடிதலானென்க வாக்கியர்தோறும் பிறழ்ந்து கிடக்குங் குற்றங்களே இங்கனம் ஆண்டாண் டுரைக்கப் புகின் பெருகுமாகவின், அவற்றினே லக்ஷியப்படுத்தாமல்விட்டு, 'ஸதாலீபுலாக நியாயப்பற்றிப் பெரிய 2 அநாத்தங்களே விளேவிக்கும் பொருட் குற்றங்களேயாத்திர மெடுத்துக் காட்டி ஒழித் துப்போவோம்.

அவர் பாசஞானம் பசுஞானம் பதிஞானமென்னும்

3 பரி பாகை கூகள் சைவர் கொள்கையென்று கூறி அவை
களுக் கிலக்கணம் 4 பாபக்கமாகவே யுரைத்தார். என்னே?
அவர் கூறிய பாசஞான பசுஞான இலக்கணங்கள் நாள் திகர்
நையாயிகர் சாங்கியர் மாயாவா திகள் முதலியோர்
கொள்கைகளாயும், பதிஞான இலக்சணம் பேதவாதசைவர்
பாடாணவாதசைவர் முதலியோர் கொள்கைகளாயும்
இருக்கலாலென்க அவை அவ்வாறுதல் யாம் முன்னர்ச்
சித்தாந்தசைவக் கொள்கைகளெனக்கூறும் அம்முவகை
ஞான இலக்கணங்கள் பற்றி இனி துணர்க.

<sup>1.</sup> ஒரு பாஃனச் சோற்றிற்கு ஒரு சோற பதம் என்னும் சியாயம்.

<sup>2</sup> அசர்த்தம்- சேடு

<sup>3.</sup> பரிபாகைஷ—குறியீட்டு உழக்கம்.

<sup>4.</sup> பரபக்கம்--- பிறர் சார்பு

<sup>1</sup> பாசஞ்சுனமாலது முப்பொறி முதவியனபற்றி ஏகதேசமாய் நிகழுஞ் சுட்டுணர்வாம். பசுஞானமாவது தற்சொருபமேயறியமாட்டாது பல தஃப்பட்டு சிற்கும் ஐயவுணர்வாம். பதிஞானமாவது தானே தற்பிரசாசமும் பரப்பிரகாசமுமாய் எல்லாப்பொருள்களேயும் விளக்கும் அருளுணர்வாம். இவையே சித்தாந்தசைவர்கள கூறும் அம்மூவகைஞான இலக்கணங்களாம். முப்பொருள் சித் கார்,க சைவர்களுக்கும், முப்பொரு ஞணர்வு முப்பொறி முதலியனபற்றி எகதேசமாயும் பசுத் துவ வாதணேபற்றி ஐயவுணர்வாகியும் அருள்பற்றி மெய் யுணர்வாகியும் முறையே கிகழ்க்கு முற்றிஙிலே பெறு மென்பது சிவாகமநூற் றுணிபென்றறிக இஃதென் சொல்லிய வாறே வெனின்; – சித்தார்த சைவர்க்குப் பதி ஞானம்போல மற்றை யிருவகை ஞானங்களும் மெய் யுணர்தற்கட் சாதகமாவனவோவென்ற ஐயுறவார்க்கு 2 அவையும் அவ்வணர்ச்சிக்கண் அவர்க்குப் பூர்வசா, தக மாவனவேயென ஐயமொழித்தவாறென்க.

" பாசம் ஜடமாகையால் அது ஒன்றினேயு மறியாது; பதிகிர்மலகித்தாகையால் அதுவும் ஒன்றிணேயுமறியாது; பசுவானது மலசித்தாகையால் பாசத்தோடு சேர்க்து பாசமாயும் பதியோடு சேர்க்து பதியாயும் விளங்கும்"

செவஞான சித்தி. சுபக்கம். 9-ம் சூத்திரம். திரு விருத்தம் 4 செவஞான சுவாமிகள் உடை.

<sup>2.</sup> டுடி சூத்திரம். திரு விருத்தம் உள் உரையில் 'அஃ தங்ஙனனமாக...... பயன்பேடு தேலுடை மையின்' என்றாரளி பது உணரற்பாலது.

என்றுர். பாசம் நடமாதலின் அது ஒன்றிணயு மறியா தென்றல் பொருந்தும். பதியை நிர்மல சித்தென்றகூறிப் பாசம்போல அதுவும் ஒன்றிணயும் அறியாதென்றல் பொருந்தாமையறிக. ஒன்றிணயும் அறியாதென்பதற்கு ஒன்றிணயும் அனுபவ விடயமாகச் சுட்டியறியாது பொது மையின் அறிக்தாங்கறிக்று நிற்குமென்பதே பொருளெ னின், ஒன்றற்கு இலக்கணங்கூறபிடத்துச் சொற்குறை யாமனும் பல்காம*று*ம் <sup>1</sup> அவ்பியோத்தி <sup>2</sup>அதிவியாத்தி <sup>3.</sup> அசம்பவம் என்றும் குற்றங்கண் மூன்றும் அணுகாமறும் பொருளினிது விளங்குபாறு வாக்கியங்கூறலே நெறியாம். வ்அவாறன்றி மனத்திலொன்று குறித்து மற்றென்றபட வாக்கியங்கூறுதல் வாக்கியரெறி யாகாதென்க. உய்த் துணருமாறு அங்ஙனம் உரைத்தாரெனின், அவாய்ஙில கொண்டு பொருர்துமா றபற்றி உய்த்துணருமாற்று அரைப் பது செய்யுட்கும் செய்யுளோடொக்குஞ் சூத்திரவார்த்தி கங்களுக்கு பியனுவதன்றி மற்றை மெல்னுரை கடைக் கன் றெனமறுக்க. மற்ற அது தானும் அவைபோல தாணரு மாற்றுன் உடைக்க இயறுவ தாங்கால், அறிவின் மெலியராய இடைமாணுக்கர் கடைமாணுக்கர் என்னுமிரு திறத்தாரும் அவற்றின் பொருள் அறியுமாறின்றிக் கலங்கி உறதிகூடா பெனவுமுரைக்க. பசுவிற்கு அறிவு விளங்கு

அவ்வியாத் இ—வியாபித் தலின் மை. அஃ தாவது இலக் கணம் இலக்கியத் தின் ஏகதேசத் தில் இருத்தலின் மை.

<sup>2.</sup> அதிவியாத்தி—மேல் வியாபித்தல், அஃதாவதா இலக் கணம் இலக்கியமல்லாததன் கண்ணும் இருத்தல்.

<sup>3.</sup> அசம்பவம்—இருக்கலின்**மை. அ**ஃதாவது இலக்கணம் இலக்கிய முழுதினும் இருத்கலின்மை. இவற்றைத் தருக்க சங்கிரகத்து 2-ம்பகுதி உடையிற்காண்கை.

மாற உணர்த்தும் பொருட்டுப் பசுவானது என்று எடுத் தார், அஃது இப்பெற்றித்தாக அறியுமென்ற மேல் வாக் கியங்களோடு பொருந்த முடித்துக்கூருது, மலசித்தா கையால் பாசத்தோடு சேர்ந்து பாசமாயும் பதியோடு சேர்ந்து பதியாயும் விளங்குமென்று நிலேகூறியோழிதல் பொருந்தாமையறிக. பிறவம் இவ்வாறு கெகிழ்ந்து போவனவற்றையும் எடுத்துக்காட்டாம்; என்னே? அவை யும் விரிந்து மற்றென்று விரித்தலென்னுங் குற்றமாய் முடிதலினென்க

அவர் இங்ஙனம் தஃப்பெய்துரைத்துப் போந்து, தாங்கொண்டபடி, பெரிய புராணத் திருப்பாட்டில் நால் விதஞானம் நாட்டத்தொடங்கிப் "பதியாகிப சிவன் சட்டறங்ன்ற தன்னையறிவிக்குங்கால் அங்ஙனம் அறியும் அறிவு நால்வகைப்படும்; அவை கேட்டல் சிந்தித்தல் தெளிதல் நிட்டை என்பன; இவை சிரவணம் மககம் நிதித்தியாசகம் சமா தியெனவும்படும்; இவைகளேயே '' சிவ னடியே சிக்திக்குக் திருப்பெருகு சிவஞானம், பவமதனே யறமாற்றும் பாங்கினிலோங்கிய ஞானம், உவமையிலாக் கலேஞான முணர்வரிய மெஞஞானம், தவமுதல்வர் சம்பர் தர் தாமுணர்ந்தாரந்நிலேயில்" என்ற அருண்மொழித் தேவர் கூறினர்-இதில் முதலடியில் சிக்திக்கும் ஞான மென்னுட் மககமும் இரண்டாவதடியில் பாக்கினிலோங் கிய ஞானமென்னும் நிதித்தியாசகமூம் மூன்றுவது அடி யில் கலேஞான மென்னும் சிரவணமும் முடிவில் மெஞ் ஞானமென்னுஞ் சமாதி:பம் கெள்ளிதின் விளங்குமென் அம், 'இவ்வாறு பொருள்கொள்ள அறியாதார் ஞான மிரண்டேபெனவும் நாறுயாண்டுங் கண்டதுமில்லே கேட்

டதுமில்லே எனவுங்கறிக் களிப்பரென்றம், பாம் அபா மென்னும் ஞானபேதங்களே யாமும் அங்கீகரித்திருக்கின் ேரும்; சேக்கிழார்கூறிய ஞானப்பாடலில் அது சேரா தென்பதே துணிவென்றும், பூர்வ பக்கத்தார் தங்கொள் பலப்படுத்தற்கு 1 " மேவருஞானமிரண்டவற் கையைப் *ெருன்று வி*மலஞர் பா*த*தாமரையே, ஓவறுமன்பினுண**ர்** திருவளிக்கு மொட்பிலாவுயர் கணேஞானக், தாவரும் பாவத் தைவேசொடுங்களேயுர் தக்கமெய்ஞ்ஞான மென்றிவற்முற், சாவதும் 4ிறப்புந்தணப் புறச்சிவத்தைச் சார்ந்ததுவாய் கிற்றல் யோகம் " என்னர் தி*ருத்*தணி**கைப்** புராணச் செய்யுளே ஆதாரமாகத் தேடிக்கொண்டனரென்றும், 'ஈழ நாட்டாருட் பலரும் தொண்டை நாட்டாருட் சிலரும் இச்செய்யுள் பெரியபுராணத் திருப்பாட்டின் கிர்வசனஞ் செய்தலின் அத்திருப் பாட்டின் பொருளே இருவகை ஞானவிடயமே என்று கொண்டு போகருகின் ருர்களென்றும், தொண்டை நாட்டாருட் பலரும் ஈழ <u>நாட்டாருட்</u> சிலரும் *அத்*திருப்பாட்டின் பொ*ரு* எ நான்கு ஞானங்களா மென்னும் நங்கொள்கையையே தங் கொள்கையாகக் கொண்டு போதருகின்றுர்க ளென்றும், 'தம்பிரான் கூறிய இருவகைஞானம் சேக்கிழார் அருளிச் செய்த திருவாக்கில் சேர்ந்து அமையா' வென்றும் வாறு கேறிஞர்.

தொண்டை நாட்டாருட் பலரும் ஈழநாட்டாருட் கில ரும் நங்கொள்கையைத் தழிஇ நிற்கின்மூர், ஈழ நாட் டாருட் பலரும் தொண்டை நாட்டாருட் கிலரும் நம் மறு

<sup>1.</sup> தணிகைப் புராணம்— அகத்தியனருள் பெறபடலம். நெந்த

தலேக் கொள்கையைத் தழிஇ நிற்கின்முர் என்று போதரு வித்தது யாது? இரு கொள்கைகளுஞ் சமபல முடையன வென்பதேயெனின் தாங்கூற ஞானங்கள் நான்கணேயு மொப்பாது வேறு ஞானம் சான்கு கூறும் அவர் தயமை அவர் தழீ இக் கூறும் பலம் துர்பலமாதலன்றிச் சமபல மாகுமோ? ஆகாதாகவே, இக்கூற்றினுல் அவர்க்குப் போர்தபலம் யாதுமின்றென்க. அது கிடக்க, சோராட் டார், சோழ நாட்டார், பாண்டி நாட்டார் இவ்விரண்டு கொள்கைகளுள் இது சுழிஇயினுரென்று எடுத்தோது தல் அத்தியாவசியமாகவும், அது அவர் கூருததென் கொலோ? 1 இவசெல்லாம்2 மேஃயோர்போலக் கைலாய பாம்பரையில் வந்த சிவஞானயோகிகள் பலரும் அத்திருப் பாட்டின் மெய்ப்பொருள் இதுவெனத் துணிந்துரைத் தருளிய இரு முதல் ஞானப்பிரபலக் கொள்கையை மறு தலேத்*துத் து*ர்ப்பல முடைய த**ங்**கொள்கையை அ**ங்**கீகரிக்க மாட்டார்கள் என்று கருதிக் சூன்றக்கூறலென்னுங் குற்றம் பட அது கூ*ருதொழி*ர்தார் போலும்! மற்றிது <sup>3</sup> மசகக் கடிக்கஞ்சிப் புலியின் வாய்ப்பட்ட கதைக்கு இனமென்க.

இனி ஞானப்பகு திகளான கேட்டன் முகலிய நான் கும் அட்பெரியபுராணத் திருப்பாட்டில் முக்கியப் பொரு ளின்வழி உட்படு பொருளாகப் பெறப்படுமென்பது எம் மனேர்க்குஞ் சம்மத மேயாம். மற்று அவை அத்திருப் பாட்டின் முக்கியப்பொருளாக உரைக்கப்பட்டன வென் பது எம்மனேர்க்கு உடன்பாடன்று மே. அத்திருப்பாட்

<sup>1.</sup> சோ காட்டார் முதலிய மூவரும்

<sup>2.</sup> ஈழ நாட்டாருட் பலரும், தொண்டை நாட்டாரிற் சிலரும்

<sup>3.</sup> மசகம்---கொதகு.

டின் முக்கிய பொருள்கள் இவை என்பதாஉம், இவையும் இன்னேரன்ன பி p வு ம் அவற்றிண் வழிப்படும் உட் பொருள்க ளென்பதூஉம் போத்தந்து கூறுதும். ஞானத் தின் சொரூபமும் அது இருமுதலாமாறும். கேட்டன் முதலிய நான்கும் அவ்விரண்டன் வகையாமாறும் முன் னர்த் தெரிப்பாம்.:—

### . டௌஷ்கராகமத்தில்

<sup>1</sup> சிவஸ்ய ஸமவேதாயாஸ்ஸக்திர்க்ஞாராத்பிகாமலா, ஸைவக் ஞானமிதி பிரோக்தம் ஸாப்தம் ததநுமாபகம். என்றருளிச் செய்யப்பட்டது.

இதன் பொருள்:- சிவனுடைய கிர்மலமான சமவேத ஞான சத்தியேஞானமென்று நூல்களால் உறைக்கப்படும்; சத்கம் அக்த ஞானம் விளங்கு தற்கு, எதுவாமென்றவாறு. <sup>2</sup>பல்பொருட் கேற்பின் கல்லதுகோட லென்பதனுல் சண் டுச்சத்த மென்பதுபற்றிச் சிவாகமமே சிறப்பாற்றுற் கொள்ளப்படும். சண்டு வேதம் அதுபற்றிக் கொள்ளப் படாதோவெனின்; பொதுவாற்றுற் கொள்ளப்படு மன்றே. அது தானுஞ் கிவாகமத்தோடு ஒற்றுமையுடைய தொரு முதனுலாய்த் தத்துவ ஞானத் தீனேப் பயக்குஞ் சாதனமாய் கிற்றவினென்க. சிவஞானம் விளங்கு தற்குச் சிவாகமம் எதுவாமெனவே, அது மற்றெருரு சிவஞானமா மென்பது தானே பெறப்படுமென்க.

<sup>1-</sup> பௌஷ்காரகமம் பதிபடலம் எ, எஇ.

<sup>2.</sup> தொல் பொருள், மாபியல் ாக0.

இனிச் சிவப்பிரகாசத்தில் 1 'உயர்ஞான மிகண்டா மாளுமலமகலவகலா தமன்னு போதத் திருவருளொன் ரென்ற தணத் தெளியவோதுஞ் கிவாகமமென்றுலகமறி யச் செப்புநாலே" என்ற இவ்வாற அருளிச்செய்யப் பட்டது பௌஷ்காச்சுருதி ஞான்ம் இருமுதலா க‰யே எடுத்தோதிற்று, சிவப்பிரகாகச் சுருதியோ வெனின். ஞானம் இருமுதலாமென்றம். நிர்வசனம் பண்ணுமுகத் தானே அவ்விருமுதன் ஞானங்களும் கேட்டன் முதல் நான்கவாமென்றும், எடுத்தோதிற்று. பௌஷ்காச்சுருதி யின் பொருணயே எடுத்துக்கொண்டு விளங்க உரைத்த வின், சிவப்பிரகாசச்சுருதி அதற்கு உடபிருங்கணத்தாணிபு ரையாய் எழுந்ததெனவேபடும். என்ண? பௌஷ்காசருதி யில் சத்கமென்று பொதுவாகக் கூறியதனேச் சிவாகம மென்று சிறப்பாக எடுக்கோதி, அதற்கு ஆண்டுப்பெறப் படாத ஞானு<sup>2</sup>பிதானத்கைப் பெறுவித்து, அவைதாம் ஒரி னமாத றெளிய உயர் ஞானமிரண்டாமென்று நிர்வசனஞ் செய்தமையா லென்க. அற்றேல், பௌஷ்காச் சுருதிக்கு உபபிருங்கணத் துணிபுரையாய் எழுந்த பிரகாசச்சுருதி இருமுதன் ஞானங்களும் நான்கவாமென அகனுற்கூறப்படாத பொருளேயும் உடன்கொண்டு ஒதிய தெற்றிற்கெனின் — நன்றுவினுயினுய். ஞானம் இரண்டா பென்றும் நான்காடுமன்றும் முந்து நூல்கள் கூறுதலின், அவை தாம் வேறு வேறுவனவேயோ ஒன் முவனவேயோ என்று பொருள் ஒருமைகாண மாட்டாது மயங்குவார்க்கு அங்ஙனம் மயங்காது இருமுதன் ஞானங்களே நால்வகை

<sup>1.</sup> இவப்பிரகாசம் பாயிரம் கo.

<sup>2.</sup> அபிதானம்—பெயர்

யாக உரைக்கப்படுமென்று அவற்றின் ஒருமையுணர்த்து தற்கு அவ்வாறுகொண்டோ திற்றென்க. இஃது உணர்ந்து கோடற்கன்றே ஒன்றதணேத் தெளியவோதுஞ் சிவாகம மென்றெழியாது; <sup>1</sup> ஓதுஞ்சிவாகம மென்றுலகறியச் செப்புதூலே' என்று முந்து நூல்களின் கருத்து ஒருப்படுத்துவார்போன்று அவைகம் மேல வைத்து ஒதி யருளிய வாற்றிணேச் சிறிது புலப்படுத்துவாம்.

பாகுபாடுணர்த்தி யருளுகின்றூர்:— ஞானத் தின் உயர்ஞானம் இரண்டாம் என்பது — உயர்ஞானம் ப**ர** ஞானம் அபாஞானமென இருமுதலா மென்றவாறு. அது தனக்குயர்ச்சி 2 'மூர்ரிலேக்காலமுர் தோ**ன்**றும் இயல்'பிற் ருகலின் உயர்ஞானம் நிகழ்கால விணேத்தொகை. அவைதாம் இவைபென நிர்வசனஞ் செய்தருளுகின்றுர். 🖖 மாளுமலமகலவகலா தமன்னு போதத்திருவருளொன்று என்பது — <sup>3</sup>பிராரத்தவிணே மங்கிப்போயவழியும் **மங்**காது நின்று உழல்விப்பதாகிய பசுத்துவவாதணே பற்றறக்கழியு மாறு நிஃபெற்றுபகரிக்குர் தெளிதலறிவின் பயனுகி விளங் குந் இருவருண் ஞெனம் ஒன்று என்றவாறு. இதன் கண் மா*ரு* மலமகலவகலாது மன்னுபோதம் என்றதனுற்றெளி தலும், அதன் பயனுகிய திருவருண்ஞான மென்றதனுல் கிட்டை பாகிய அனுபூதியும், பெறப்படும். ஈண்டுமலமென் றது பசுத்துவவாதணேயை. பேரதத்திருவருள் என்பது —

<sup>1.</sup> இவப்பிரகாசம் பாயிரம் க0

<sup>2.</sup> தொல். சொல். விரே. சுந

<sup>3.</sup> சிவஞான சித்தி. கபக்கம் சூத்திரம். திருவிருத்தம் உ உரை.

போதத்தினது பயஞ்சிய திருவருளெனவிசியும். 1ஆறுவது பண்பின் கிழமையும் உணர்ச்சிக் கிழமையும் பற்றிவர்தது. அதனேத் தெளியவோதுஞ் சிவாகமமொன்று என்பது— அத்திருவருண் ஞானத்திணச் சிக்தித்தற்குச் சாதகமாய் ஓதப்படும் சிவாகமஞானம் மற்றுரு ஞானமாகும் என்ற வாறு. இதன்கண் ஒதுஞ்சிவாகம் மென்றதனுற் கேட்ட ூயம், தெளியவென்ற தனுற் சிச்,தணேயும் பெறப்படும், தெளி தற்குக்காரணமாகிய செக்தனேயைத் தெளிவெனக் காரிய மாகவும் ஓதனின் பயணுகிய கேட்டில் ஓதலெனக் காரண மாகவும் உபசரித்தருளிஞர். தெளியவோதுமென் புழிச் செயவெனெச்சம் காரியப்பொருளில் வந்தது. ஓதாஞ் சுவாகமம் கருமகருத்தன். இதனுல் ஞானசொரூப மிது வென்பதும் அது பாஞானம் அபாஞானமென இரண்டா மாஅம் கேட்டன் முதலிய கான்கும் அவற்றின் வகையா மாறுக் தெரிக்கப்பட்டன. இனிப்பாஞானம் அபாஞான பென்னும் இருமுதலும் சிவனடியே சிந்திக்கு மென்னுர் திருப்பாட்டில் இங்ஙனம் வகைபெற அருளிச்செய்யப் பட்டவாறம் பிறவுத் தெரிப்பாம்.

<sup>2</sup> சிவனடியே சிந்திக்குர் திருப்பெருகு சிவஞானம் பவமதின யறமாற்றும் பாங்கினிலோக் கியஞானம் உவமையிலாக் கலேஞான முணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானம் தவமுகல்வர் சம்பந்தர் தாமுணர்ந்தா சந்நிலேயில்.

என்பது திருப்பாட்டென்னுகளிற்றேவெளின்; ஆளுடை யபிள்ளேயாருக்குத் தவமின்றியும் ஞானஙிகழ்ந்தவா

சிவ்ஞானபோதம் பத்தான் சூத்திரம் முதலி கொணத்தா ஏதுவின் உடைச் குறிப்பக் காண்க.

<sup>2.</sup> பெரிய புராணம் திருஞுன: திருவித்தம் எல

றென்னே என்னுங் கடாவை ஆசங்கித்து அதனேவிடுக்கு முகத்தானே அப்போஞர் உணர்ந்தருளிய ஞானத்தின் பாகுபாடுணர்த்து தனுகலிற்று. இதன்பொருள்; — தவ முதல்வர் சம்பந்தர் தாமென்பது, முற்றவளிசேடத்தானே திருஞானசம்பர்தாாகி விளங்கும் ஆளுடைய பிள்ளேயா ரென்றவாறு. ¹முதல்வர் விணயெச்சமுற்று. ஈண்டுச் செய் தெனச் சங்காரணகாரியட் பொருட்டாய் நின்றது. பர்தர் தாமென்பது கட்டுரைச் சுவைபட நின்றது, <sup>3</sup>வேற்றுமைதாமே' என்புழிப் போல. ஆண்டைப்பன் மைக்கௌ**வி** 4 வழக்கிளுகிய உயர்சொற் கௌவியா**ய்ப்** பயின்ற செய்யுட்கண்ணும் வந்தவாறு. ஆக்கம் தொகுக் கும்வழித் தொகுத்தலாதலின் விரித்துரைக்கப்பட்டது. முதல்வன் பிரளயாகலர்க்குப்போல நாற்றேளும் முக்கண் ணும் கறைமிட*ற*ு முதலிய உறப்பிற்*ரு*ய் முத்தொழில் நடாத் திரின்ற தன் இயற்கைவடிவே குருவடிவாகக்காட்டி முன்கை நின்று தத்துவ ஞானத்திண உபதேசித்துணர்த் தற்கேதுவாம் பெருர்தவ மென்பார் தவமுத லென்றும், அத்தவமுடையராகிய ஏ துவாற்றுனே திருஞான சம்பந்தார பிஞரென்பார் தவமுதல்வர் சம்பந்த**ெ**ன்று உடம்பொடு புணர் த்தியும் ஓதியருளிஞர். அம்முதற் றவமாவது பக் குவமுதிர்ச்சி பற்றிகிகழும் நாலாஞ் சத்திகிபாதமுதிர்விஞ னெய்திப் பதினுருவது அவதித்தாய் கிற்குந்தனேமைச் சிவ புண்ணியமாம். கலிவிருத்தத்தாற் கூறி யருளியதாஉம்

குறிப்புவிணப் பெயரெச்சமூற் நென்றவாறு

<sup>2.</sup> உடையிற் குறைப்பட்டதன் விளைக்கம்

<sup>3.</sup> தொல், சொல், வேற்றுமையில் க.

<sup>4.</sup> தொல் சொல், கிளவி. உஎ.

இஃ துணர்ந்து கோடற்குப்போலும். எனவே ஆளுடைய பிள்ணயாருக்கு முற்றவ விசேடத்தானே சிவஞானம் நிகழ்ந்ததென விடுத்தவாறுயிற்று.

அற்றேல், ஈண்டுச் சகலருள் வைத்துச் 1 சாமுசித்தக சென்று ஓதியருளிய ஆளுடைய பிள்ளேயாடைச் சீகாழி மான்மிய முதலிய கில நூல்கள் சுப்பிரமணியக் கடவுள என்று கூறுதன்மாருகாதோவெனின்:— ஆகாது; அவை அபாசுப்பிரமணிய மூர்த்தி என்னுங்கருத்தால் அங்ஙனம் ஓதுதலினென்க. சிவஞானபோதச் சிற்றுரையில்<sup>2</sup> ஆளு டையபிள்ளேயார் முதலாயிஞர்க்குத் தவமின்றியும் ஞான கிகழ்ந்தவாறென்ன என்னுங்கடாவை விடுத்தற்கு மேற் செய்துழி என ஈண்டும் வலியுறுத்தார்" என்று ஓதியருளு தலின், திராவிடமாபாடிய முனிவர் கருத்தும் இதுவே என உணர்க. இதன்றிறமெல்லாம் பராபரசுப்பிரமணிய கிருபண மென்னுங் கிரத்தத்தில் விரித்துக் கூறுதும். ஆண்டுக்காண்க.

சிவனடியே சிர்திக்குர் திருப்பெருகு சிவஞானம் உவமையிலாக் கஃஞோனம் என்பது சிவபிரான்றிருவடி பையே சிர்தித்தலாகிய திருவை வளர்விக்கும் ஞானமாகிய ஒப்பில்லாத கஃஞோன மென்னும் அபர ஞானத்திணயு மென்றவாது. சிவனருளேச் சிவனடியென்றும் கஃஞோனத் திண சிவஞானமென்றும் உடசரித்தருளினர். ஏகாரம் தேற்றப்; பிரிகிஃ எனினுமாம், 3'கின்முகங்காணு மருந்

<sup>1.</sup> மிருகேக்திராகமம் கலாதிபிரகாணம் உரு இ-உo

<sup>2.</sup> சிவஞானபோதச் சிற்றானா அ-ம் சூத்திரம். முதலதிகாணம்.

<sup>3.</sup> கலித்தொகை குறிஞ்சி உச.

தினே னெ'ன்னுமால் என்புழிப்போலச் சிர்திக்குர் திரு வென்புழிச் செர்தித்க‰த் திருவென்றருளிச் செய்தாராக வின், விணகொண்டு முடிக்தது.¹ ''குடிபொன்றிக் குற்றமு மாங்கே தரும்" என்பொழிவிவ் விகு திதொக்கு நின்றவாறு போலப் பெருகுவிக்குமென நிற்கற்பால*து* பெருகென ளிவ்விகு திதொக்கு நின்றது. ஆண்டுச்செய்யுமெனெச்சம் ஏதுப்பொருட்கண் வந்தது, நோய்தீர்க்கும் மருந்தென் புழிப்போல. வேதசிவாகமங்கள் ஏனேக்கலே ஞானங்கள் டோலா சு சிவனருனே த்தப்பா துபயக்குஞ்சா தனமாவதோர் அருட்செல்வ மென்பார் சிவனடியே சிர்திக்குர் திருப் பெருகு சிவஞானம் உவமையிலாக் கலேஞான மென்றம், இவ்வுண்மைக் கேட்டல் சிர்தணேயென்னும் அபாஞானம் முத்தியைந்தெழுத்து முன்னுறக்கொண்டு தத்துவத் தெரி யுந்தனிக்கேவல வுணர்வென்பார் சிவஞானமென அத் திருவெழுத்துக் கடஃப்பெய்து சிவஞானமென்றும் ஒதி யருளிஞர். உவமையின்மையாவது அச்சிறப்பானே அக் கலேஞானங்களின் மேம்பட்டு நிற்றல். எனவே,வேதாகமக் கலேகள் ஏனக்கலேகளுக்கெனின் உவமையாப் நிலேபெறு மென்றவாருயிற்று. என்னே? உவமம் 211உயர்ந்ததன் மேற்றே" என்பவாகலின். ஈண்டுக் கலேஞானமென்பது முக்கிய விருத்தியினை் முத்தி பஞசாக்காத்தை யுணர்த்து மேனும், கௌண விருத்தியினுல் வேதாகமங்களேயும், மற்றைக்கலேஞானங்கள் அணேத் திணயும் உணர்த்துவதாஉ மாம். என்ணே? <sup>3</sup>அவைபெல்லாம் அதன்பொருட் பரப்

<sup>1.</sup> திருக்குறன் வெஃகாமை க.

<sup>2.</sup> கொல், பொருள், உவமவியல் ட.

<sup>3.</sup> திருவருட்பயன் அக.

பாய் நிற்றவின். சிவஞானமாகிய கஃ ஞான பென்க. இதன்கட்பெருகுவிக்குஞ் சிவஞானமாகிய கஃஞான மெனவே கேட்டலும், சிவன டியே சிர்திக்குர் திரு வெனவே சிர்தித்தலும் பெறப்படும்

பவமுகணேயற மாற்றும் பாங்கினிலோங்கிய ஞானம் உணர்வரியமெஞ்ஞான மென்பது -பசுத்துவ வாதணேபைப் பற்றற நீக்குக்தெளிதலின் மேலாய் விளங்கு ஞானமாகிய உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞான மென்னும் பாஞானத் இணயும் என்றவாறு. ஈண்டுப்பவ மென்றது பசுத்துவ வாகணேயை. அது பகுதிப்பொருள் விகுதி, பாங்காக தெளிவைப் பாங்கென்றுபசரித் தருளினர். பாங்காதல் நிட்டைபென்றும் அறுபூதி ஞானத்துக்கு அயன்மைத் தாதல். மாற்றும் பாங்கென்பதற்குச் சிர்திக்குர் திரு வென்பதற்கு உரைத்தாங் குரைக்க. பாங்கினிலோங்கிய வென்பு டி ஐர்தாவது 1 உறழ்பொருளின்கண் வர் தது, 2… அறத்தினூஉங்காக்கமு" மென்புழிப்போல். ஆண்டை இல் 3 இன் ஹருபின்பொருளில் நின் றது. உணர்வரிய வென் புழி அருமை இன்மைமேனின்றது, 4 "உறற்பால- தீண்டா விடுதலரிது" என்புழிப்டோல. பாஞானத்திண வரிய மெய்ஞ்ஞான மென்ருர், அதணப்பெற்ரூர் உணர்ச்சி தேய்ர்து அதுவாய் நிற்றலின். உணர்வரிய என்பதற்குப் பசுஞானங்களானே அறிதற்கரியவென்று பாசஞான

உறழ்தல்— ஒன்றஞன் ஒன்றை மிகுத்தல் ( சச்சிஞாக் கினியார் ) இதலினும் இத்தன்மைத்து இது— உறழ்பொரு

<sup>2.</sup> திருக்குறன் — அறன்வலியுறுத்தல் 2

<sup>3.</sup> ஐச்தாம் வே*ற்றுமை*ப்பொ*ரு*ள்

<sup>4.</sup> நாலடியார். பழவினோ 9.

பொருள் கூறுத்துமொன்று. உணர்வரிய மெய்பென்பது கிவசத்தென்னுக் துண்யாய் கின்றது. தெளிதல் கிட்டை யென்னும் பாஞானத்துள் முன்னதற்குப் பயன் பாசவிடுதி யென்பார் பவமதனேயறமாற்றும் பாங்கென்றும், பின் னதற்குப் பயன் சிவப்பேறென்பார் உணர் வரிய மெய் யென்றும், ஓதியருளிஞர். ஓங்கிய ஞானமாகிய மெய்ஞ் ஞான மென்க. கஃஞோனமும் மெய்ஞ்ஞானமுமாகிய அபர பாஞானங்க ளிரண்டிஃவயும் எனமுடிவு செய்க. இரண்டென்னுஞ் செவ்வெண்டொகையோடு உம்மை விகாரத்தாற் செக்கது.

இதன்கட் பவமதணேயறமாற்றும் பாங்கெனவே தெளிதலும், உணர்வரிய மெய்ஞ் ஞானமெனவே கிட்டை யும் பெறப்படும்.

அந்நிலேயிலுணர்ந்தா ரென்பது — அங்ஙனம் உபகேச ஞானப்பாலபிர்தம் உண்டருளிய மாத்திரையே இடை யீ டின்றி ஓதாமே உணர்ந்தருளினரென்றவாறு. ஏழாவது <sup>1</sup> விணே செய்யிடத்துக் குறிப்பின்கண் வந்தது.

இனித் காமுணர்க்காபெனப் பிரித்துரைத்து, அரிசி தானே யட்டதென்முற்போல எனி தினுணர்களுக்கித் தாமேயுணர்க் தருளிசைபன்றுரைத்தலும் ஒன்று ஈண் டுத்தாம்பெயர். இப்பொருட்குத் தேற்றேகாரம்விகாரத் தாற் முெக்கதென்றுகொண்டு விரித்துரைத்துக் கொள்க.

இது தவ முதல்வர் சம்பக்தர்தாம் சிவனடியே சிந்திக்குர் திருப்பெருகு சிவஞான முவமையிலாக் க**ஃ** 

<sup>1.</sup> தொல் சொல் வேற்றுமைலியல் 20

ஞானம் பவமதணேயறமாற்றும் பாங்கினிலோங்கிய ஞான மூணர்வரிய மெஞ்ஞானம் அக்கிஃயில் உணர்க்காரென இயைந்துகொண்டு கூட்டுப்பொட்கும் நிரனிறை பொருட் கும் இடனுய்ரின்றவாறு. சிவனடியே சிர்திக்குர் திருப் பெருகு சிவஞானம் உவமையிலாக் கஃஞானம் பவமகண யறமாற்றும் பாங்கிணிலோங்கியஞான முணர்வரிய மெஞ் ஞான மென்புழிப்பின்னிஃப் பெயர்கள் பயனிஃயாகாமை யின்கொண்டுகூட்டேயாம், கிரனிறையன்றென்பாரு முள ாலோ வெனின்; ¹ நிறுத்தசொல்றுங் ² குறித்து வருகௌ வி யுமாய் <sup>3</sup> இன்ன தி த வென்பதுபடவருஉம் பண்புத்தொகை கள் எழுவாய்ப்பொருள்பட வொட்டி நிற்பனவேயாகவின் அப்பின்னிஃப் பெயர்கள் பயனிஃயாதல் ஒரு தஃயாக லானும், ஆசிரியர் தொல்காப்பியஞர் <sup>4</sup> கிரனிறுத்தமைத்த கி**ா**னிறைசுண்ணம்**–வரை**கிலே வைத்த மூன்றலங்கடையே' என்னுஞ் சூக்காக்து அமைக்க வென்றகளுனே இங்ங னம் பெயர் சேனின்று கொக்குமுடிபுகோடனும் பிறவும் அப்பொருள் கோளியலேயா மென்றறிவுறுத்தலானும், அத இருபெயரோட் டிலக்கணமும் கிரனிறைப் பாகுபா டும் நிரனிறையோடுகொண்டு கூட்டிடைப்படும் வேறுபாடு முணா தார் கூற்றேயாமென்று மறுக்க. அற்றேல், ஞான மாகிய ஞானமென்பது நின்றுவற்றும் பிற**ெ**வனின்; சிவ னடியே செக்திக்குக் திருவைப்பெருகுவிக்கும் சிவஞான மாகிய உவமையிலாக் கலேஞானமென்றம், பவமதணேயற

<sup>1.</sup> கிறுத்தசொல்-கிஃமொழி.

<sup>2.</sup> குறித்துவருகளவி வருமொழி.

<sup>3.</sup> தொல் சொல் எச்ச உற

<sup>4.</sup> ஷெ பொருள் உடமைவியல் நேஎ,

மாற்றம் பாங்கினிலோங்கிய ஞானமாகிய உணர்வரிய மெஞ்ஞானமென்றம், நுண்ணேக்குப்பொருள் பலவுடைய அடைகொளீஇப் பயன்பெரிதா பயர்தா இன்ன திது வென் பதுபட இருபெயருமொட்டு தலின், நின்றவற்றதல் யாண் டைய தென மறக்க. அவையன்னவாதன் முன்னருரைத் தாம்.

இனிப்பாத்தாம் 1"அக்கில மருங்கினற முதலாகிய இம்முதற்பொறுட்கு முரியவென்ப" என்பவாகலின் இத் திருப்பாட்டு கோக்குறுப்புப் பெரிதுடைத்தாய் 2' மறுகில் கொள்கை மூவகைக்காலமும் கெறியிஞற்றியவறிவன்றே யத்" தாகிப் பத்துக்குணனு மொய்த்துப்பயின்று அறப் பயஞைய வீடுபேற்றுணர்வுக் குரித்தாய்வக்த வாகைப் பாடாண்பாட்டென் றுணர்க.

இனிச்சிவனடியையே சிக்தித்கலாகிய திருவைவளர் விக்கும் ஞானமாகிய ஒப்பில்லாத கஃஞானமெனக் சேட் டஃவயும் சிக்தித்தஃவயும் ஒருதொடர்பாக ஓதவே அவை இரண்டும் அபாஞானமென ஒன்முமென்பதூஉம். பசுத் துவ வாதஃனையப் பற்றற ஒழிக்குர் தெளிதலின்மேலாய் விளங்கும் ஞானமாகிய உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானமெனத் தெளிதஃவயும் கிட்டையையும் ஒருதொடராக ஓதவே அவையிரண்டும் பாஞானமென ஒன்முமென்பதூஉம் போக்தவா அணர்க,

<sup>1.</sup> ஷெ ஷெ செய்யுளில் ாகு.

<sup>2.</sup> தொல். பொருள். புறத்து ஊையியல் 20. 'முறுவில் செய்தி' என்பது அச்சுப்பி 2 திகளிற் கண்டைபாடம்.

அற்றேல**் த**ங்ஙனமாக; கேட்**டன்**முகலிய நான்கும் ஞானப்பகு திகளாகவும், அவை தம்முள் முன்னி சண்டையும் அபாஞானமென்றும், பின்னிரண்டையும் பாஞானமென் அம், ஓதியதெற்றுக்கெனின்,-கேட்டலும் சிர்தித்தலும் நூலும் அருளும் பற்றுக்கோடாக நிகழ்,கலானும், அங்ங னம் ஓதுவாராயிற்றென்பது. கேட்டற்குப் போலச் சிர் தித்தற்கும் நூல்வேண்டுமென்பதும், தெளிதற்கும் சிட் டைக்கும் நூல் வேண்டாமென்பதும், 1 'தெளி தற்கும் . கிட்டைக்கும் தூல்வேண்டாமையின் தூலாளுகற்பாலன வாய ஏணே ஐர்துமே சுண்டு வேள்ளி யென்றெடுத்துக் கொள்ளப்பட்டன"என்ற திராவிடமாபாடிய முனிவர்கூற மாற்ருனுமுணர்க. அபரோக்ஷஞான மென்றம், பரோக்ஷ ஞானமென்றம் ஞானங்களணத் திணயும்; இங்ஙனம் இரு முதலில் அடக்கிக்கொண்டோது தலின், வேதார்த நூல் களுக்கும் இக்கருத் துடன்பாடாதல் பெற்றும். அஃதேல் கிட்டையாகிய அனைபூதிஞானம் இறுதிச்சாத்தியமாய் சிற்ற லின் அதில் அதன் சாதனமாய் தெளிதலடங்கிப் பாஞான மென ஒன்றுமென்றல் பொருந்தும்; கேட்டலாகிய க‰ ஞான சாதனத்தில் அதன் சாத்தியமானசிர்தண அடங்கி அபாஞானமென ஒன் ஈ மென்றல் செல்லாதாலோ வெளின்;—அறிபாதுகடாயிஞப். அதன்கண் அதுஅடங்கி ஒன்முமென்றகருக்து — நூல்பற்றுக்கோடாக ஙிகழும் ஒப்புமைபற்றி ஓரினமாம் என்பதே யாகலின், அதுசெல் லாமை யாண்டையதென்க. இனிக்கேட்டற்குப் போலச்

<sup>1</sup> கிவஞானசித்தியார். அம். ஆத்திரம். திருவிருத்தம் உஙன் உடை,

சிர்தி*த்த*ற்கு நூல்பெரி**து** வேண்டாமையின் ¹கேட்ட‰ கிந்துஞான மென்றும், சிந்தித்தவாறே இடையீடின்றித் தெளிவுரிகழ்த**லின்** அவ்விரண்டிணயும் பாவனுஞான மென்றும், சாத்தியமாய் முற்றிஙிஃபெறுதளின் நிட்டையை அனுபூதிஞானமென்றும் கூறுபவெனவுமுணர்க. இங்ஙனங் கூறவே, சிவஞானர் தொகையா னென்*ரு*யும் <sup>2</sup>வகையா னிரண்டாயும் விரியான்மூன்றுயும் நான்காயுநிற்கு மென் பது தானே போதரும், இன்னும் அதுவே சுத்தாவத்தைப் பற்றி ஐந்தாயும், உபாயம் உண்க ை ம என்னும் வேறு பாட்டாற் சரியை முதணை்கும் பற்றி எட்டாயும், தசகாரி யம்பற்றிப் பத்தாயும், மேற்கூறிய எட்டுகிலனும் ஒரோ வொன்று கர்கான்கா முறைபற்றி முப்பானி**ரண்டா**யும் விரிக்தும் கிற்கும். மேறும் விரிக்கிற் பெருகுமென்க. இவை எல்லாம் அவ்விருமுதன் ஞானங்களுள் அடங்குவ னவேயாம். அற்றுகலினன்றே ஞானம் இரண்டா மென் தை உயர் ஞானம் இரண்டாமென்று விதக்தோதியரு ளியதுஉ மென்க. ஈண்டு உயர்ச்சி ஞானப்பகு திகளெல் லாம் தம்முள்ளடங்கத் தாம் அவற்றுளடங்காது வியா பித்து நிற்றலாம்.

சிவஞான சித்தி. பதிஞொரஞ்சூத்திரம். திருவிருத்தம்
 உள் உடை.

<sup>2.</sup> இரண்டு-பாம், அபாம். மூன்ற-விர்தா. ஞானம் பாவன ஞானம் அநபூதி ஞானம். நான்கு-சரியாதி. ஐர்தா-சுத்த சாக்கிராதி. எட்டு-உபயச் சரியாதி உண்மைச் சரியாதி. பத்தா-தத்துவ ரூபமுதல் சிவபோக முடியவுள்ளவை. முப்பானிரண்டு— உபாயச் சரியாதி எட்டும் தனித்தனி சரியாதியால் உதழுவருவன.

இனி அவர் இத்திருப்பாட்டிற்கு இவ்வாறன்றி சேகட் டன் மூதலிய ஞானப்பகு தி நான்கணேயும் முக்கியப்பொரு ளாகக்கொண்டு இடர்ப்பட்டுப்பொருட்பேறகற்பித்தொழி அஃத ஆசிரியருக்குக் கருத்தாயின் உவமையிலாக் க‰ஞானம் சிவனடியே சிர்திக்குர்திருஞானம், பவமகணே யறமாற்றம் பாங்குஞானம்,உணர்வரிய மெஞ்ஞானமென்று முறையான் விளங்கவைத்து 1 ஓதியருளுவார்மன். வாருதாமையானும், திருப்பெருசூ சிவஞானம் உவமை யிலாக்க‰ஞான மென்றம் பாங்கினிலோங்கிய ஞானம் உணர்வரிய மெஞ்ஞானமென்றும் கிரையாகவைத்து விசேட ணவிசேடியமாகப் பொருள்கொள்ள <u>ஒ</u>தியருளினமையா னும், சிந்தித்தல் தெளிதல் கேட்டல் நிட்டை எனத் தலே தடுமாறச் செய்தலான் ஒரு பயன் போதராமையானும், புராணத்துள் அங்ஙனம் வந்த வழிமொழியின்மையானும் அதுபோலி யுடையென மறுக்க. அல்ல தூஉம் பெருகு வித்தலென்னும் விணக்கட் சிர்திக்குர் தி ரு வென் பதா செயப்படு பொருளாம். செயப்படுபொருட்கு விணமுகல் வேறேயாகலின், அவ்விணமூகலாய் நிற்குஞ் கிவஞானம் அதனின் வேறெனவேபடும். அங்ஙனமே ஒங்குதலென் னும் உறழ்ச்சிக்கண் பவமத‰ யறமாற்றும் பாங்கென்பது இதனினென்னும் உறழப்படு பொருளாம். னென்னும் உறழப்படு பொருட்கு இற்றிதென்னும் உறழ் பொருள் வேறேயாகலின் இற்றிதென்னும் அவ்வுறமும் பொருளாய் நிற்கும்ஞானம் அதனின் வேறெனவேபடும்.

மன் ுனச் சொல் ஒழியிசை குறித்தை நின்றது.

<sup>2. &#</sup>x27;இதனினிற்றிது ' என்பத தொல் சொல் வேற்றுமை யியல் கசு.

ஆகவின், அவை முறையே கலேஞானம் மெய்ஞ்ஞானம் என்பவற்றின் விசேடணங்களேயா மென்பது. இத்தொ டர்கள் வேருற்றுனும் வீரிக்கப்படும் பிறவெனின்;– அவ்வாறு இடர்ப்பட்டு வீரித்துப் பயப்பதூஉம் அப் போலியுரையேயாகவின், அவை பிறவாற்றுன் வீரிக்கப் படாவென மறுக்க.

அற்றேல், உவமையிலாக்க‰ஞானம் சிவன டி பே சிர்திக்குர் திருஞானம் பவமதணே யறமாற்றும் பாங்கு ஞானம் உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானம் எனமுறை தெரித் தோதின் அப்பொருள் போதாடிவாவெனின்:—போத ராவன்றே; என்ணே? அங்ஙனம் ஆற்றெழுக்கா இேதை,க லானே கேட்டன் முகலிய நான்கு ஞானங்களும் உணர்க் தருளிஞெவென்னும் பொருளே போதரு மல்லது ஞானம் பராபாகமன இருமுதலாமென்பதும் அக்கான்கும் அவ் சிரண்டின் வகையாமென்பதும் பிறவும் ஆண்டு அதனுற் பெறப்படாமையின். அல்லதூஉம், கேட்டன் முதலிய ஞுனப்பகுதிகள் நான்கணயும் பிறவாற்றுன் வரும் ஞானப் பகுதிகள் பலவற்றையும் தட்முட்கொண்டு வியாபகமாய் கிற்கு<sup>ம</sup> விழுப்பமுடைய அவ்விருமுதன் ஞான**ங்க**ீனயும் உணர்ந்தாளினு பென்னும் பிரபலப்பொருள் ஆண்டோதா தற் பாலதாய்ச் சிறந்து நிற்கவும், அதண யொதுக்கி இரு முதன் ஞானங்கீளயும் அடக்குமாற்றவின்றி அவற்றின பகுதியாய் அடங்குகன் மேலும் ஞானப்பகுதி பலவற்றை யும் அடக்குமாற்றல் அவைபோல இனிதுடைய வாகாமே கிற்கும் அக்காக்கிணயு முணர்க் தருளிஞிசுன்னும் வியாப் பியப் பொருளே ஆண்டோ தியருள ஆசிரியர் ஒருப்படா பென்ற முரைக்க. அல்லதூஉம், அது மயங்கு தற்கிடனுமா

மென்க அது மயங்கு தற்கிடதைல் யாங்ஙனமெனின்:— அது மேலுரைத்தாம். கடைப்பிடிக்க.

அற்றேல், அப்பொருளெல்லாம் போதரச் சிவனடி யே செர்திக்குர்திருப்பெருகு சிவஞானம் உவமையிலாக் கலேஞான மென்றும், பவமுதணே யறமாற்றும் பாங்கினி லோங்கிய ஞானம் உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞான மென்றும் ஆற்ரெழுக்காற்கூற அமையும்; கிரனிறையாற்கூறல் வேண்டாவெனின்; அற்றன்று. அங்ஙனம் ஆற்றெழுக் குப் பொருள்கோள்படக்கூறலான் அவைபோத்ருமேனும் அக்கூற்று உறுரோக்கின்றி வெற்றென்றெழுகுதலின் உறு கோக்குடைத்தாய் ஆழ்ர்து பொருள் கிடைக்கவைத்தலாற் செய்யுள் செறப்புஅதல் நோக்கி கிரனிறையாற் கூறியருளலே வேண்டிரை ஆசிரியர் ஆதலின், அதுகன்றும் கூறுதல் ஒரு தஃயான் வேண்டற்பாற்றேயாமென்க. மற்ற எப் பொருளும் அப்பொருள்கோளாற் கூறவே அபையு மெணின், அஃதல்லாப் பொருள்கோள் பல கூறிப்பயர்த திலராவர் தொல்லாசுரிய பென்றஞ் சொல்லிமறுக்க. இதனுனே அத்திருப்பாட்டிற்கு வேறநான்கு ஞானங் கூறுவார் கூற்று மறுக்கப்பட்டவாறு முணர்க. இனி அவர் இப்பெற்றி யெல்லாம் அறியமாட்டாமையால் இரண்டாக ஓசற்பாலதனே நான்காக ஒதின் ஆசிரியர்க்கு மிகை என் னுங்குற்றமா மென்று ¹கொன்னேபுலம்பி யொழிக்தா சென்க.

ஈண்டுக்கூறிய வாற்றுல் அப்பஞானபாஞான மிரண்ட ஊயுமே ஆசெரியர் ஆண்டுமுறையே க&ஞானமென்றும்

<sup>1.</sup> கொன்னே—பயப்பாடின்றி.

பெய்ஞ்ஞானமென்றம் முக்கியப்பொருளாக வகைபெற அருளிச்செய்தனரென்பது வச்சிரலேபமாக நாட்டப்பட் டது படவே, பரம் அபரம் என்னும் ஞானங்கள் ஸ்ரீ சேக்சிழார் ஞானச்செய்யுளில் சேர்ந்து அமையாவென் னும் அவர்கற்று ஊகமில்லாத மடவோர் கூற்றேயாய் ஒழிந்ததென்க.

இம் முறை கானிறைப் பொருளே அக்கூற்றிற்படும் முக்கியப் பொருளென்பது, ''என்ணயுமுணயுர் தன்ணயுங் காட்டா திக்தியவிடயமே காட்டியியல் விணமாயை யிரண் டையுமெணயுமிணக்கிய வாணவ மலத்தின், றன்னுறுவழி நின் சத்தியை நடரத்தித் தகுமதன் சத்திகளெல்லாக் தயங்குஙின் னுருவ மூன்றிஞன் மாற்றித் தாணிமுறந்து காத்கணேயே, கன்னலங்கழனிக் காழி மாநகரிற்கவுணிய னிரண்டு ஞானமுமே, கற்றிடாதுணர வீர்க்கிடைபோகாக் கதிர்முஃப்பால் சு சந்தளித்த, வன்னே சுன்பகவாக் தன்மையையகற்றி யாகரித்தருள் கொடுத்தவனே யாவடு துறைசையம்பலவாணு வடியவர்க் கருளுமா <sup>1</sup> திருக்கழிகே**டி லென்னும்** ஞான நூலுள் உலகு டைநாயஞர் கூறியருளிய திருவாக்கானும் உணர்க. இனித் தவ முதல்வர் சம்பந்தரென்னு ஞானவேதுக் கூற்றுளப் இவ்விரண்டும் அத்திருப்பாட்டின் மூக்கிய காணப்பொருள்களென்றும், ஏணேய இவற்றின் படுதெலின் அதனுட்படு பொருள்களென்றும், நுண்ணுணர் வாற் கண்டுகொள்க. இனி மேற்செல்வாம்.

<sup>1.</sup> திருக்கழிசெடில் எ.

''மேவருஞான மிரண்டவற்றென்ற விமலனர்பா,க தாமரையே, யோவறமன்பினுணர் திருவளிக்கு மொப் பிலாவுயர் கணேஞானர், தாவரும்பவத்தை வேரொடுங்கள யுக் தக்கமெய்ஞ் ஞானமொன்றிவற்றுற், பிறப்புர் தணப்புறச்சிவத்தைச் சார்ந்தது வாய்ரிற்றல் என்னும் 1திருத்தணிகைப்புராணச் செய்யுள், சிவனடியே சிக்திக்குக் திருப்பெருகு சிவஞானம் உவமை யிலாக்க‰ஞானமெனபன ஒருதொடரென்பதறிவித்தற்கு ஒன்றுவிமல்ஞர்பாததாமமையே ஒவறுமன்பினுணர் திரு வளிக்கு மொப்பிலாவுயா கலேஞானம் என்றம், பவமதண பாங்கினிலோங்கிய ஞானம் யறமாற்றும் உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானம் என்பன ஒரு தொடமென்ப தறிவித்தற் குத் தாவரும்பவத்கை வேரொடுங்களேயுர் தக்க மெய்ஞ் ஞானம் ஒன்று என்றும், ஆண்டுப்போர்த சொற்பொருள வாங்கிக் கூறிற்முகலின், அப்பெரியபுராணத் திருப்பாட் டின் பொருளக் கச*ட*றவுணர்த்தும் <sup>2</sup> உபபிருங்கணமே யாம். வேதாகமவசனங்கள் மெய்ப்பொருள் இதுவெனத் தெற்றென அறியவாராது பல பொருள்படப் பொதுமை யினின் றக்கால், முனிவர்கள் மெய்ப் பொருள் இதுவென் பது தோன்ற ஆண்டுககிட்ர்தபடி அவற்றைத் தத்தம் வாங்கி உபபிருங்கணமாகக்கூறி விளக்கிப் அது போலவே, அருண்மொழித் தேவர் சிவ னடியே பென்னுர் திருப்பாட்டில் ஒதியருளியன பராபர ஞானங்களேயோ அவற்றின் வேருவனவேயோ என்று

<sup>1.</sup> தணிகைப்புராணம். அகத்தியனருள் பெறபடலம், 353

<sup>2.</sup> இஃது அடுத்த வாக்கியத்தால் விளக்கப்படுகிறது.

மயங்கும் மக்தபுத்தியுடையார்க்குக் க‰ஞானம் தன் பய ூகிய சிர்கணேயினுஅம் மெய்ஞ்ஞானம் தன்சாதனமாய தெளி,கலானும் விசேடிக்கப்பட்டு ஆண்டு முறையாக கிரை பெறநின்றன என்ற அறிவுறுத்தற் பொருட்டுக் கச்சி யப்ப முனிவார் அவற்றிணே உபபிருங்கணமாக அவ்வுப தேசவுரையில் வாங்கிக்கூறி விளக்கிப் டோயின**ென்** றுணர்க. அவரஃதுணராது சேக்கிழார் ஞானம் நான் காகக்கூறிஞர்; 1 தம்பிசான் ஞானமிசண்டாகச்சொற்மூர்; அதைல் அதற்கு இது துணிபுரையாகாதெனத் தமக்குத் தோன்றியவாறு பயனில்லனபல பாராட்டி விடுத்தார். நான்கு ஞானம் அடங்கா அவர் இரண்டு ஞானத்தில் வென்றது இரண்டில் நான்கு அடங்காவென்னும் கணித ஞான எடுகாண்டு போலும். இக்கணிக ஞானங் கொண்டு ஒன்ருயுள்ள மாயையில் பலவாகிய தக்துவ தாக் துவிகங்கள் அடங்காவென்றும் ஒன்றுயுள்ள பராசத்தி யில் பலவாகிய சத்திபேதங்கள் அடங்காவென்றும், இங்ஙனங் கூறவும் முயல்வர்போனும். இனி மேல்கடப் பாம்.

2 ''துடைத்தலுஞான போனக முண்டதோன்ற லாரான்றபல் கலேக, ளிடைப்புணர் ஞானர் தோய்க்து தோய்வின்றி யெவ்வுயிர்க் கண்ணுமோர் கிலேயே, படைத் தளித்தழிக்கு கிறைபரம்பொருளுட் படரிரு ஞானமு

<sup>1.</sup> தணிகைப்புராண ஆசிரியர் ஸ்ரீமக் கச்சியப்ப முனிவர்.

<sup>2.</sup> சீகாழித்தல புராணம். திருஞானசம்பந்தப் பிள்ளேயார் திருவலதார 11.

மாங்கே, கிடைத்தன சொருதன்முதையு எங்கே கிட்டி ஞர் சிறிதுளம் வெகுண்டு" என்றுஞ் சீகாழிப் புராணச் செய்யுள் அப்பெரிய புராணத் திருப்பாட்டின் பொருீளச் சாதிக்கும் உபபிருங்கண மாகாது-என்றுர் அதுதானும் அப்பெரிய புராண*த்* தி*ருட்பாட்டின்* பொருள அவ்வா*ற*ு வாங்கிக்கூறி அதற்கு உபபிருங்கணமாகியே நிஃபெறுவ தாம். யாங்ஙனமெனின்;— கூறுதும்: இதன்பொருள் — ஞானபோனகமுண்ட தோன்றலா சென்பது— உபதேச ஞானப் பாலமுதாண்டருளிய ஆளுடைய பிள்ள யார் ஆங் கேயென்பது — அவ்வுபதேச ஞானப்பாலமுதுண்டருளிய மாத்திரைபே—ஆன்ற பல்கலேகளிடைப் புணர்ஞானம் என்பது — விரிக்க வேதாகம முதலிய பலக‰கள் பற்றுக் கோடாக கிளங்கும் கேட்டல் சிந்தித்தல் என்னும் அபா ஞானங்க ளிரண்டிணேயும் - எவ்வுயிர்கண்ணும் ஓர் நிஃபே கிறை என்பது –எல்லா உயிர்களிடத்தும் ஒரு பெற்றி யாகவேகலர்து கிறைகின்ற-படைத் தளித்தழிக்கும் பாம் பொருளுள் என்பதா-படைத்தும், காத்தும், துடைத்தும் அனுக்கொகிக்கின்ற பாம்பொருளாகிய சிவபிரானது சீபாத நிழுவின் கீழ்—தோய்ர்து தோய்வின்றிப் படரிரு ஞான மும் என்பது — பசுத்துவ வாதணே பற்றியும் பற்றுதுங் கலர்து விரியு ் தெளித்தும் நிட்டையுமாகிய ப்பஞானங் கள் இரண்டிஃனையும்-கிடைத்தனர் என்பதா—இடையீடின்றி ஓதாமே யுணர்ந்தருளினரென்றவாறு இரண்டு என்றுஞ் செவ்வெண்டொகையோடு உய்மை விகாரத்தாற் ஜெக் நிறைபரம்பொருள் படைத்தளித்தழிக்கும் பரம் பொருள்எனத் தனித்தனி சென்றிபையும். தோய்க்து படர்ஞானம் தோயாத படர்ஞானம் என்க இனி மெய்ஞ் ஞானமும் என்பதாபாடமாயின், ஆன்ற பல்கலேசளிடைப் புணர்ஞானத்தோடு மெய்ஞ்ஞானத் திணயும் கிடைத்தனர் என்று உரைக்க. ஈண்டு ஆன்ற பல்க2லேகளிடைப் புணர் ஞானம் பெய்ஞ்ஞானம் என்பன முறையே அபரஞான மும் பாஞானமும் ஆம் என்பது மேலுரைத்த வாற்முற் கடைப்பிடிக்க. ` இதன்கண் ஆன்றபல்க‰க ளிடைப்புணர் ஞானம் எனவே கேட்டல் சிர்தித்தலும், *தோய்*க்*தூ* தோயாதுபடர்ஞானம் எனவே தெளிதல் கிட்டையும் பெறபடுமாறு காண்க. இப்பொருட்கும் இரண்டென்னும் செவ்வெண்டொகைபோடு உம்மை விகாரத்தாற்றெக்க தென்க. எண்ணும்மையும் அற்று. மற்றை உம்மை சிறப்பும் எண்ணுமாம். இச்செய்யுட்கு இவ்வாறு செம்பொருள் கொள்ள அறியாது இடர்ப்பட்டுத் தமக்குத் தோன்றிய வா செல்லாம் விருத்தப் பொருள் கூறியொழிந்தார். அது நிற்க.

அவர் ஞானம் கேட்டன்முதல் நான்கா மென்பதற்கு மேற்கோளாகக் 'கேட்ட அடன் சிந்தித்தறெளித னிட்டை கிளத்தலென வீரிரண்டாங் கிளக்கின்ஞானம்' என்னுஞ் பிசுவஞான சித்திச் சுரு தியை பெடுத்துக்காட்டினர். இச் சுருதியில் கேட்டல் சிந்தித்தல் இரண்டு மோரினமாமென் அணர்த்துதற்குக் 'கேட்ட அடன் சிந்தித்த' லென்று அவை யிரண்டையுமுடன் கொடுத்துக் கூட்டியுரைத்து அங்ஙனம் உரைக்கு முகத்தானே மற்றைத்தெளிதல் நிட்டை இரண் டும் மற்றேரினமாமென்று ஆசிரியர் அறிய வைத்தமையா னும், இதற்கும் பெரியபுராணத் திருப்பாட்டின் முக்கியப்

<sup>1.</sup> சிவஞான சித்தி. எட்டாஞ்சூத்தியம் திருவிருத்தம் உச

பொருட்கும் யாதோரியைபு இல்லாமையானும், அவர்கட்கு இஷ்ட<sup>ு</sup>விகாதம்பண்ணி நம**்கே பல**ந்*தரு*் தீகைஆபற்றி ஓரினமாமென்ப தறிவித்தற்குக் '' கெரியாயோக '' மென அவ்விரெண்டி ஊயுஞ் <sup>2</sup>சமாசனுக்கி <sup>3</sup>முதனூலாசிரியரும் <sup>4</sup>புடை நாலாசிரியரும் <sup>5</sup>முத<u>னா</u> அள் ளும் <sup>6</sup>புடை **நா**லுள்ளும் இவ்வாறு ஒதியருளியதாஉங் இங்ஙனமாகலின், அச்சுருதிகொண்டு பெரிய புராணத் திருப்பாட்டிற்கு நான்கு ஞானமுணர்த்தி நாட் டப்புகுந்த அவரது சம்பிரமம் வாளாபோயிற்றென்க. இச்சுருதிக்கும் அத்திருப்பாட்டின் முக்கியப்பொருட்கும் இயைபின்மை மேற்கடாவிடைகளான் விளங்கக்கூறினும். கடைப்பிடிக்க. வேதாகமங்கள் சிரவணம் மக்கம் நிதித்தி யாசனம் சமாதியெனப் பிரசித்தமாகக்கூறும் ஞானப் பகு திகள் நான்கும் ஞான நூலாராய்ச்சி யுடையார்க்கெல் லாம் வெள்ளிடைம‰ போலத் தெள்ளி தின் அறியக்கிடக் கும்<sup>7</sup> விழுப்பொருள்களேயாம். இங்ஙனமாகவும், எவரோ ஞானம் நான்கு யாண்டுங்கண்டதுமில்லே கேட்டதுமில்லே யென்ற சொற்றுொன்றும், தாம் சிவஞானசித்தியில் அது கண்டு எடுத்தாக்காட்டி நால்வகை ஞானப் ஈட்ட எழல் வேண்டிற்றென்றும், அவர்பெருமிதம்பாராட்டியது அம மம்ம சாலவும் வியக்கற்பாலதேயாம்!

<sup>1.</sup> விகாதம்—அழிவு

<sup>2.</sup> சமாசன்—தொகை

<sup>3.</sup> ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவ சாயஞர்

<sup>4.</sup> ஸ்ரீ உமாபதி சிவாசாரியார்

<sup>5.</sup> சிவஞானபோதம் அம் சூத்திரத்து முதலதிகரணவேது

<sup>6.</sup> சிவப்பிரகாசம்--பாயிரம் கல

<sup>7.</sup> விழும்பொருள்—கிறர்த பொருள்.

பெரியபுராணத் திருப்பாட்டில் ஆசிரியர் வெகுபிர பலார்த்தங்கள் சித்திக்கும்படி வைத்தருளிய முறைகிரை செம்பொருளின் உண்மைகாண பாட்டாது. அதனே ஒழுகவிட்டுச் செக்தித்தல் தெளிதல் கேட்டல் நிட்டை என்று குளறுபடையாக வெறும்போலிப்பொருள் அக்குளறு பாட்டினே ஸ்தாபிக் கொண்டாராகலானும், கும் பொருட்டு ஞானபேதவிளக்கத்தும் ஆசாரியப்பிர பாவத்தும் சூரேசவிசயபங்கத்தும் போலி உரைகள் பலப கர்ந்தாராகலானும் அவர் கூறிய குளறுபடைஞான மு,த லிய தையறிபாமை அவரையே சாருமென்க. இன் னும் பழித்துரையும் தருக்குரையும் அவர் தம்பேத விளக்கத் தின் பிகுத்துரைத்தார். அது தோல்வித்தானம் எய்தும் வாதி கதையாகலானும் பயனெடி படாமையானும் யாம் அவற்றை மறித்துரையாம். இனி அமைக,

இதுகாறுங் கூறிப்போர்த கியாயங்களானே அவர் உரை பூர்வபக்கமே யென்பதும் யாங்கூறிய முறை கிரனி றைச் செம் பொருளும் பிறவும் ஆசிரியர் திருவுளக்கருத் தாகியமைர்த சித்தார்தப் பொருளென்பதும் தெற்றெனப் புலப்படுதலின், நல்லோர் இப்பொருளே கொண்டு மகிழ் வசென்க.

இனி அவர் மெய்ப்பொருள்காண்பது கடனென்று சமஙில நின்று இலக்கணவரம்புபற்றிக்கூறிய நியாய உரை களே மனம்பற்றி யுணர வொருப்படுவரேல், தாம் கூறிய உரை போலி உரைஎன்றும் நாங்கூறியஉரை மெய்யுரை என்றும் அத்திருப் பாட்டிற்கு மெய்யுரை பெற்றேமென் றும் மகிழ்ச்சியுறுதன் மேலும் தந் தவற்றிற்கு இரங்கு

தலுஞ்செய்வர். இங்ஙனம் மெய்யுண ச ஒருப்படமாட்டா ராய்த் தூபிமானர் தூப்பத்தூப்புண்டு கொண்டது விடாது சாதிப்பாடென்ற தருர்கி விதர்க்கம் வினேத்துப் பழித்துரை மிசூத்துரைக்கலுறவரேல், உண்மை நூலின் பெய்ப்பொருளே எண்ணெழுத்துக் கண்கொண்டு தாமே யுமறியுமறிவின் மதுகை பெற்றடையால்லர்; அறிக்கார் கொளுத்தக்கொள்ளும் சமஙிஃயோடு பட்டியனும் அறி வுவாயிலும் பெற்றுடையால்லர்; இவர் அறிவின்பெற்றி எற்றெற்றென்று நல்லோர் எள்ளி நகையாடிடப்படுவர் அவர் கொள்ளுமாற்றுன் மீட்டும் அற்றுக; கொளுத்தலுருமோ வெனின், கொளுத்தலுருமன்றே; என்ணே? 1 ''உணர்ச்சிவாயி துணர்வோர் வலித்தே" என் அம், <sup>2</sup> ' தக்கன்பான்ஞானத் ததீசி புபதேச**ெ**மல்லாக் தொக்கதனுலாவகென்னே சொமேசா—மிக்குக், களித தாணக் காரணங்காட்டுதல் கிழ்நீர்க்குளித்தாணத்தித்துரீ இயற்று'' என்றும், ஓதியருளுபவாகலின் என்க. அற்றுக, பழித்துரை கீளயாவழிப்படுமேதமும் உண்டாகலின் அது கீளயா தடங்குதல் செயற்பாற்றனறெனின் — ஒருவர் ஒள்ளறிவுடையராய்கின்ற எள்ளுரையே பேதம் பயப்ப வாகலின் அவைதப்மை நியாயப்படைகொண்டு கீனதல் ஒருதலே யான் வேண்டற்பாற்றேயாம். வெள்ளறிவுடைய ராய் நின்று எள்ளுரை அவர்தம் தோல்வித் தானத்தை வெளிப்படுத்து,தலல்லது எள்ளப்படுவார்க்குச் செய்யு மேதமொன்றில்லாமை யானும், 'அவர் பழித்துரைபெரி

<sup>1.</sup> தொல் சொல் உரி கூஎ.

<sup>2.</sup> சோமேசர் முதுமொழிவெண்பா குக.

றத்தல் அறனுப்ச் சிறக்குமென் பவாகலானும், அவர் பழித்துரைகளே நியாயங்கொண்டு களேய முயறலுரும்; அணிகலைனெனக்கொண்டு வந்தடங்கு,தலேசெய்வாமென்க அல்லதூஉம், நாம் ¹ 'வாதுசெய்யும் பூசலுக் கெதி ராகக்கடவமன்றிக் ¹ 'தீயவாய் திறந்துவையும் பூசலுக் கெதிராகக்கடவமல்லே, மென்றுஞ்சொல்க.

> என்றமின்பம் பெருகுமியல்பினு லொன்றகாதலினுள்ளமுமோங்கிட மன்றளாரடி யாரவர்வான் புகழ் நின்றதெங்குசிலவியுலகேலாம்.

வைய நீடுக மாமழை மன்னுக மெய்வி ரும்பிய வன்பர் விளங்குக சைவ நன்னெறி தாந்தழைத் தோங்குக தெய்வ வெண்டிரு நீறு சிறக்ஃவே.

மேய்கண்டதேவர் திருவடி வாழ்க. சிவஞானயோகிகள் திருவடி வாழ்க.

> ஞோன சூடோ மணி முற்றிற்*ற*ை. திருச்சிற்றம்பலம்.

திருவிளயாடற்புராணம் இசைவாது வென்ற படலம்
 கக.